# XXII Semana de Estudios Medievales. Estella 1995

Tecnología y Sociedad: Las grandes obras públicas en la Europa Medieval

El palacio islámico: De la dar al-imara a la ciudad palatina

FELIPE MAÍLLO SALGADO

## El palacio islámico: De la dār al-imāra a la ciudad palatina

Felipe MAILLO SALGADO

Es necesario decir antes de comenzar con la exposición de lo que traigo, que no existe un trabajo de conjunto sobre algunos de los aspectos que aquí se abordan en secuencia, así que, cuando me comprometí a realizar lo que me habían pedido los organizadores de esta Semana de Estudios Medievales, pensaba erróneamente que había más hecho de lo que en realidad existía. Naturalmente que conocía cantidad de estudios y manuales sobre arte islámico, pero cuando los repasé me di cuenta de que me había metido en un berejenal; puesto que a excepción de los numerosos estudios específicos existentes sobre algunos palacios, como puede ser el caso de la Alhambra—muy bien estudiada desde múltiples puntos de vista— poco encontrê acerca de la gênesis y evolución del palacio islámico, cuya culminación será en diversas épocas la ciudad palatina.

Tampoco hallé material sobre su significado político, social v económico, a excepción de ciertos trabajos de Oleg Grabar y Robert HILLENBRAND, me encontré, eso si, con las variadas interpretaciones poéticas, sicológicas, simbólicas o estéticas de algunos autores. Por lo general lo que se prodiga en la mayoría de los estudios consultados son descripciones de las características arquitectónicas de los edificios, que pueden ser a veces de gran rigor, pero en ellas, salvo en contadisimos casos, parece agotarse el tema. He podido comprobar, en efecto, que los estudios críticos sobre arquitectura islâmica casí siempre se han limitado al aspecto visual de las obras (no pocas veces reconstruidas de forma imaginaria), considerândolo como elemento determinante de los juicios de valor y de las clasificaciones estilísticas de naturaleza escolástica que después son transferidos a la cultura no especializada. En la mayor parte de estos estudios se siguen aplicando esquemas positivistas elaborados a fines del siglo XIX; así las obras de arte, en este caso palacios, se clasifican dentro de un estilo en un marco difuso, el Islam, y no las interpretan como expresión de un determinado contexto histórico y mental.

#### FELIPE MAÎLLO SALGADO

Dicho esto comprenderán que he tenido que realizar una ardua investigación que me ha llevado tiempo; primero reuniendo material y después confeccionando lo que he elaborado, que, si no es de gran valía, al menos intento dar una visión de conjunto acerca del tema enunciado en el título de esta ponencia.

El palacio islámico es un género de construcción de dificil tipología, tanto por la variedad de sus formas como por la escasez de las muestras que han llegado hasta nosotros, todas de época tardía (la Alhambra, el conjunto palatino más antiguo que se ha conservado, data del siglo XIV). La idea de una residencia real como sede de una dinastía, como por ejemplo el Escorial o el Louvre, es estraña a la concepción islámica del palacio. Es cierto que los musulmanes emplazaron residencias reales o sedes de gobierno en sitios. donde antes de la conquista habían estado ubicados los centros de dominio de las dinastias eliminadas , ello venia predeterminado tanto por la situación geográfica o estratégica de esos sitios como por su antigüedad y prestigio. Pero la norma de cualquier soberano musulmán poderoso era tener su propio palacio, ninguno solia apegarse dentro del recinto palatino a unos muros, a unos muebles, a un tipo de decoración tradicional<sup>1</sup>. Cada nuevo monarca desde el principio de su reinado buscaba construirse su residencia palaciega en un lugar elegido por él, que tuviera su propio sello, distinta a ser posible de la de su antecesor. De ahí que muchas veces esos palacios por la impaciencia del principe fueran «meras improvisaciones», ràpidamente construidos, a veces en sitios poco o nada adecuados, surgian y se multiplicaban enseguida los contratiempos, por eso también apenas duraban la vida de su fundador'; no siendo raro que su sucesor los demoliese o, en el mejor de los casos, reutilizara los materiales más nobles.

Asimismo existe la dificultad de conocer el aspecto original o la ordenación de los palacios que nos han llegado, pues posteriores añadidos, excrecencias y yuxtaposiciones han hecho de ellos más aglomeraciones laberínticas de edificios distintos y dispares que conjuntos arquitectónicos organizados.

 <sup>&#</sup>x27;Abd ar-Rahmān I en el año 168/784 hizo levantar su palacio, el alcázar de Górdoba, en el sitio donde estaba la dár al-imána de los valies, que era con escasas reformas el palacio de los antiguos gobernadores visigodos. LEVI-PROVENÇAI, E., L'Espagne Musulmane au X' siècle. Institution et vie sociale, Paris 1932, p. 223.

Gaicia Gowez, E., Notas sobre la topografia cordobesa: en los 'Anales de al-Hakam II' por 'Isa Răzi-, Al-Andalus, XXX (1965), 365.

Sirvan de ejemplo muchos de los palacios construidos por el califa abasi al-Mutawakkil (232/8(7-247/861) en Samarra, que fueron una ruina a los pocos años.

La Albambra de Granada o el Topkapi Saray de Estambul ilustran actualmente lo dicho.
 Sabemos muy bien, en efecto, que 'Abd ar-Rahman III -no deió en el Alcázar (de Górdoba), entre

Sea como fuere en el palacio musulmán, como en el palacio cristiano, pueden ser considerados varios aspectos: 1. la belleza del conjunto; 2. la técnica constructiva de realización: 3. el estilo y sus influencias geográficas e históricas; 4. los valores culturales y religiosos implícitos o explicitos, y, en fin, 5. el significado simbólico de las formas. Nosotros atenderemos aqui preferentemente estos dos últimos aspectos.

Lo que en el Islam se consideró palacio en su sentido más amplio, no era un simple edificio, sino un vasto complejo de edificios. En ese conjunto había partes de uso privado y otras de carácter oficial. El dominio privado contenía la residencia del soberano, la de sus familiares y la del séquito, y estaba dotado de todas las comodidades: cuarteles y viviendas para sus soldados y criados, almacenes, establos y arsenales; en su recinto amurallado por lo general había una mezquita, un baño, a veces un cementerio, jardines, fuentes y aguas corrientes. Mientras que en la parte dedicada a cuestiones administrativas u oficiales había salas destinadas a audiencias públicas, en las que el príncipe tenía el consejo y se trataban los grandes asuntos de estado, también donde el soberano impartia justicia y se ubicaba el salón del trono o salón de honor, que a menudo estaba cubierto por una cúpula. La Alhambra una vez más nos serviria para flustrar esta concepción del palacio.

El palacio islámico así concebido presentaria un carácter poco «homogéneo», no sólo por la superposición en horizontal de estructuras semejantes que como módulos distintos se adosan «desordenadamente», sino también por ser resultado de la suma de dos elementos individualizados como son la dar, «casa», y el quer, «castillo», que darian lugar a un área residencial privada y a la vez a un área pública o de gobierno con los servicios administrativos anexos.

Pero igualmente podía ser considerado palacio un simple edificio, a menudo fortificado, en el que manteniêndose la división entre lo público y lo privado, una determinada y diferente función era la dominante. Piénsese en los palacios omeyas, que, situados en las soledades del campo, asemejaban villas romanas y combinaban la administración de las tierras adyacentes y la residencia temporal del principe con sus privados dedicados al ocio y a los placeres. Asimismo, en fin, la modesta morada palaciega que servía de reti-

las obras de sus abuelos y las construcciones antiguas un edificio sin que emprendiera en él reformas, bien por renovación, bien por adicións, las Aparl, Bayán al-Mugrib, ed. G.S. Coun y E. Levi-Provescas, Leide 1951, t. II. p. 224

<sup>5.</sup> Chucy, J. E., Diccionario de Simbolos, 10 ed., Barcelona 1994, p. 16.

Vid. Pavos Mainonano, B., «En torno a la Quibba real en la arquitectura hispano-árabe».
 Actas de las I Jornadas de Cultura Árabe e Islámica (1978). Macind 1981. p. 258; Cara Bazrio-NOVA, L., La Almeria islámica y su alcazaha. Almeria 1990. p. 192.

ro al soberano o magnate, -como las casas campestres o almunias existentes en las cercanías de Córdoba-, podían ser catalogadas como palacios.

Como vemos la tipología del palacio puede ser muy variada. Teniendo en cuenta esto empezaremos por estudiar lo que parece ser el antecedente del palacio islámico propiamente dicho.

#### I La Dār al-Imāra

La arquitectura islámica empezó a desarrollarse en Basra y en Kūfa, las dos ciudades fundadas por los musulmanes en Irak, ya que fue en ellas donde se acantonaron los conquistadores y constituyeron las primeras sedes de gobierno provincial: las dar al-imara o -casas del mando». Según BALADURI, Basra fue fundada en el año 14/635 por 'Utba b. Gazwán', quien, tras la construcción de la mezquita, edificó cerca de ella la dár al-imára, en la que además de servir de residencia había una prisión y un registro (diwin). En la ciudad hermana de Kūfa, en el 17/638, también se construyó una dár al-imára en la que estaba ubicado el tesoro público (bayt almàl); fue edificada sobre el lado de la alquibla de la mezquita, pero separada de ella por un estrecho callejón. Cuando los ladrones penetraron en el bayt al-mâl, haciendo un agujero en el muro, y se llevaron los dineros, el califa 'Umar (13/634-23/644) ordenó a Sa'd Abi l-Waggas, gobernador de la ciudad, alargar el muro sur de la mezquita hasta adosarlo a la dár al-imára, diciendo: -en la mezquita hay gente de dia y de noche, ella es la mejor salvaguarda para el tesoro-". Esta orden se llevó a cabo en el 23/644, año de la muerte del califa. Es curioso constatar que el hecho referido, bastante trivial en sí mismo, dio lugar desde ese momento a la asociación de dos edificios, mezquita cuadrada y dar al-imara adosada al muro de la alquibla, asociación ésta que se extendió y generalizó por todo el dominio del Islam persistiendo durante dos siglos<sup>13</sup>.

Efectivamente, Mu'awiya, gobernador en Damasco, antes de ser el primer califa omeya (41/661-60/680), mandó construir en tiempos de 'Utmān una dar-imāra' en el lado sur o alquibla del gran temenos del templo de

Según otras fuentes la fundación de la ciudad tuvo lugar un año después de la fundación de Kufa, o sea, en el 16/637.

<sup>8.</sup> Barápuri, Futuir al-Buldan, ed. M. J. De Goeie, Leide 1866, pp. 346-347.

<sup>9.</sup> Tabani, Ta'rij ar-Rusul wa l-Muhik, ed. M. J. De Goeje, Leide 1879, I, p. 2492,

<sup>10.</sup> Gasweii, K.A.C., Compendio de Arquitectura paleoislâmica, Sevilla 1979, p. 24.

Ibw FaQiti (s. IX-X) en su Muştaşar Kitâb al-Buldân (ed. M. J. Goeje) t. V. de la BGA, Leide 1885, pp. 108-109) dice que Murâwiya edifică la Jadră en Damasco en tiempos de Uşmân y fue nombrado gobernador de Siria a los 58 años.

Bel, utilizado entonces como lugar de culto conjuntamente por los cristianos y los muslimes. A esa estructura de ladrillo cocido se la llamó Quibbat al-Jadrá<sup>12</sup>, lo que significa que tenía una cúpula verde, revestida de azulejos o mosaicos verdes. Esta residencia de Mu'awiya, que comunicaba directamente con la mezquita, tenía, sin duda, innegables pretensiones arquitectónicas; por más que un embajador griego al verla dijera en todo despectivo: «La parte superior esta bien para los pájaros, y la inferior para los ratones.<sup>11</sup>. Parece, sin embargo, que era algo más que eso, puesto que un personaje del séquito del califa abasi al-Mu'tasim (218/833-227/842), que acompaño a éste a una visita a Damasco unos ciento cincuenta años más tarde, refiriéndose presumiblemente al palacio de Mu'awiya, aunque se tratara de una reconstrucción<sup>15</sup>, nos cuenta: «Llegamos a un palacio totalmente pavimentado con mármol verde, en medio del recinto del patio había un alfibe grande con un surtidor continuo, cuyas aguas desbordadas regaban un jardin en el que crecían las más variadas y bellas plantas así como árboles y al que animaban innumerables aves canoras, sustituvendo con sus trinos la música más hermosa.4. En realidad dicho personaje nos describe de forma escueta lo que habían de ser características esenciales del palacio islámico, un cuadrilátero de edificaciones en torno a un patio interior. La existencia por otra parte de una cúpula que cubriria el iuván\*, nos indica que ya se estaban adoptando los símbolos de soberania bizantinos y sasánidas.

Convendría explicar antes de pasar adelante la significación de la qubba. Desde el Timeo de Platón el volumen cúbico ha sido tenido por una de las formas básicas de toda la arquitectura y considerado como simbolo de la tierra; en cambio la forma hemiesférica, la cúpula, tanto en la obra del filósofo griego como en todas las teorías cosmogónicas del Oriente antiguo, se identificaba con la boveda celeste, con el cielo. Así pues, cielo y tierra componen un espacio perfecto y convierten en un microscomos mágico el

<sup>12.</sup> Al-Mi QADDASI en la segunda mitad del siglo X indica: Al-Jadrii¹, que es la casa de la autoridad (d\u00e4r as Sult\u00e4r), tiene dos puertas que dan a la macsura, están chapeadas de cobre dotados Absan at-Tag\u00fcsin f\u00e4 ma rifat al-aq\u00e4lim, ed. M. J. DE GOEE, t. HI de la BGA. Leide 1906, p. 159.

Aprid PAVON MADONADO, B., En torno a la Qubba Real en la arquitectura Hispano-drabe. Actas de las I fornadas de Cultura Árabe e Islâmica (1978), Madrid 1981, p. 249.

Destruido al advenimiento de los abasies fue reconstruido después, para ser definitivamente arrasado en época fatimi. Salvager, J., Les monuments bistorique de Damas, Beirat 1932, p. 32.

<sup>15.</sup> Aprid Otto Doss, K., El Islam, Barcelona 1965, p. 47.

<sup>16.</sup> Especie de gran nicho, en forma de sala desprovista de muro anterior que da un patio. Es un elemento importante de la arquitectura musulmana, más extendido en los países en los que el clima hace a la vez apetecer la sombra y el aire libre. Mattro Sausaro, F., Vocabularto de Historia Arabe e Islámica, Madrid 1996.

ámbito así conformado. Este espacio carismático y protector, se suponía, garantizaba la incolumidad del que lo habitaba".

Pero sigamos progresando en nuestra exposición:

En el año 44/665 Zivad b. Abihi, gobernador de Basra, trasladó su residencia, o sea, la dar al-imara y la adosó al muro de la alquibla alegando: «No es conveniente que el imán tenga que pasar entre la gente». En el al-Wasit ciudad fundada por al-Hayvay, en el año 83/702 ó 84/703, éste edificó una mezquita de 200 codos (unos 100 metros) y una dár al-imara de 400 codos de perimetro (pegada al muro de la alquibla) que tenía una cúpula verde, presumiblemente en el centro del edificio, lo que hizo que también fuera conocida como Oubbat al-Jadrão como la de Damasco. Asimismo sabemos que Abû Muslim, el fautor de los abasies, habia construido una dar al-imára en Merw; situada a espaldas de la mezquita en la que había una camara con cúpula -en la que acostumbraba a sentarse-2. Finalmente, recordemos que cuando 'Abd ar-Rahman I se hizo con el poder en al-Andalus conservó los servicios administrativos en la dar al-imara, que era con escasas reformas la misma sede de los gobernadores visigodos de la Bética; más tarde, en el año 168/784-85, edificó en el mismo sitio un palacio de nueva planta, el famoso alcázar de Córdoba, lugar en el que sería enterrado cuatro años después".

Definitivamente con lo expuesto hasta aquí podemos establecer lo siguiente: Lo que en los textos se llama dar al-imara (denominación esta que
tiende a desaparecer a fines del siglo VIII) era, como su nombre indica, «casa
de mando» y por ende centro de gobierno en las capitales de provincia, desde donde los emires o gobernadores ejercian el poder y dirimían conflictos
de tipo judicial (con o sin la ayuda de un cadí). Su equivalente contemporáneo más próximo sería un centro gubernamental que albergara departamentos económicos, judiciales y de la administración general, así como las habitaciones privadas del gobernador:

", existiendo una marcada diferencia entre
la parte privada y residencial y la oficial.

Vid. Manzano Marros, R., La Quibba, Aula Regia en la España Musidmana, Madrid 1994, p. 13.

Balanuri, op. cit., p. 347.

<sup>19.</sup> Ibidem, p. 290; vid. ettam Chescett, R.A.C., Compendio, p. 63.

<sup>20</sup> Al-brasid, Kitah al-Masalik tiyi l-Manulik, 2 ed., M. J. Gorje, t. 1 de la BGA, Leide 1927, p. 259.

LEVI-PROVENÇAL E., L'Espagne Musulmane au X siècle, Institutions et vie sociale., Paris 1932, p. 222.

Giraras, O., «La arquitectura del poder. Palaciox, alcazabas y fortificaciones», ed. Mircieri. G., La arquitectura del mundo Islámico. Madrid 1985, p. 72.

La dar al-imara era sede del poder, pero también centro administrativo y econômico, ya que mientras el producto del azaque o diezmo (que constituía el mál as-sadaga) iba a la câmara de la mezquita, las recaudaciones provinciales que constituían el tesoro de los musulmanes, o mál al-muslimin, se guardaban en la dăr al-imăra. Alli iban a parar los dineros de los bienes públicos (fay') sujetos a la administración (diwān); los bienes sin dueño; los de los apóstatas; las sucesiones vacantes; el quinto del botin mueble (ganima); el producto de las minas; los tesoros terrestres o maritimos hallados; la capitación (jízya) y el impuesto territorial (jaráy) de los no musulmanes. De estos dineros custodiados en el dar al-imara, se detraian los gastos correspondientes a sueldos de soldados y funcionarios así como el dinero para obras públicas. La dar al-imara podia convertirse en un centro impulsor de la economia, dado que no sólo recaudaba sino que también redistribuia la riqueza; ahora bien, todo dependia de la parte que fuera a parar a las arcas del gobierno central, si ésta no era exagerada y el gobierno provincial era bueno una parte de lo recaudado quedaba en la propia provincia, y podía generar riqueza. Tanto más autonomía tenia el gobernador provincial tanto más riqueza revertia en la provincia (ejemplo conocido de ello fue el Egipto de los Tulunies (254/868-292/905) e lisidies (323/935-358/969). Es también el centro político provincial desde donde se gobierna -en principio según las directrices del poder central estatal- símbolo de la fuerza, la seguridad y la riqueza, a donde se va a pedir justicia y en donde se dan las órdenes para -atacar y desatar. Claramente la dar al-imara prefigura el futuro palacio islámico que se diferenciará por sus funciones y, a menudo, por la complejidad de sus estructuras arquitectónicas dispuestas generalmente en torno a un patio, de modo que cada grupo de construcciones formará una unidad autónoma; pero una y otro serán fruto de una arquitectura empeñada en expresar el poder mediante sus altos muros, puertas, iuvanes y cúpulas, que responden a una función simbólica representando a pequeña escala la perfección celeste.

## II Los palacios omeyas del desierto

Resulta dificil clasificar una serie de palacios de diverso tamaño de época omeya, que se hallan en la región siro-palestina<sup>23</sup>, y cuya arquitectura parece deberse por lo general más a necesidades o caprichos de índole priva-

<sup>23:</sup> Ujaydir sería la excepción, este palacio localizado en Irak, ya de época abasi, se relaciona más con fórmulas arquitectónicas iranias y mesopotámicas que con los palacios omeyas, con sus iumes copulados sobre estructuras generalmente cruciformes; relacionados con la tradición bizantina. Para la situación geográfica de estos palacios véase mapa n.º 1.

#### FELIPE MAÎLLO SALGADO

da y transitoria que a otra cosa. Su fin primordial, en efecto, parece haber sido la satisfacción o la expresión personal de los magnates que los ordenaron construir, pues todos tienden a ser únicos y su calidad exigió considerables sumas y el empleo de técnicas no asequibles para cualquiera.

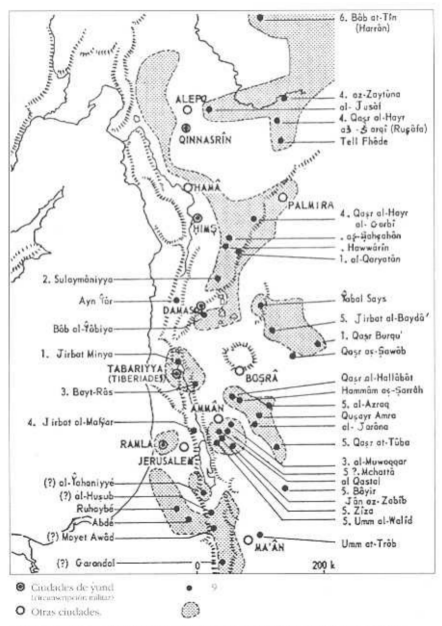
Sobre esta arquitectura palacial omeya se han publicado un buen número de trabajos (a veces excavaciones o reconstrucciones completas) que estudian en detalle esto edificios en ruinas (palacios, casas solariegas y construcciones termales) que aparecieron en territorios desiertos o aislados. Las hipótesis acerca de su función no eran muy variadas, casi todos los especialistas se inclinaban por la tesis de Van Berchen<sup>19</sup> que atribuía tales edificaciones a la reluctancia de la aristocracia omeya a pasar de la vida nómada a la sedentaria. Su atavismo beduino la habria hecho apetecer lugares desiertos o espacios abiertos y solitarios, alejados de los antiguos centros comerciales densamente poblados de Damasco, Kufa, Basra, etc. Aunque êste pudo ser un factor más", los investigadores recientes apuntan a que la mayor parte de esas edificaciones fueron emplazadas en dominios agricolas (o muy cerca de ellos) que estaban bien irrigados y eran capaces de producir para sus habitantes<sup>n</sup>. Estos palacios se convirtieron así en núcleos de explotaciones agricolas extensivas (grano, aceite, vino, etc.) que sus dueños coadyuvaron a mantener y extender con canales de irrigación y otras obras hidráulicas en esos territorios, dándoles una cierta prosperidad.

Pero no sólo el atavismo beduino por el desierto o la función económica pueden explicar la construcción de estos palacios. El constante contacto de las tribus nómadas o seminómadas con los magnates omeyas se hacía más fácil en esas residencias palaciegas; el campo se prestaba mejor para los encuentros entre los príncipes y los jeques tribales que las ciudades, recelosas y hostiles a los nómadas. El residir en el campo permitía asimismo a los magnates omeyas escapar a las intrigas y a las facciones palaciegas de la capital, así como, a los peligros de las pestilencias que repetida y periódicamen-

<sup>24.</sup> Journal des savants, 1909, p. 307, citado por Creswert, op. cit., p. 124.

<sup>25.</sup> El califa Yazid I (60:680-64:683) era hijo de una beduina; Marwan I (64:684-65:685) vivió entre beduinos: el Walid I (86:705-96:715) anduvo de un lado para otro pero sus lugares de residencia siempre estuvieron en el desierto; Umar II (99:717-101/720) también prefirió Junasira como residencia; Yazid II (101:720-105:724) era biznicto de una beduina y le gustaba pasar el tiempo en Muwaqqar (Jordania), Hišam (105:724-125:743) vivió en Qaṣr al-Hayr, en el desierto, a 50 millas de Palmira; al-Walid II (125:743-125:744) había vivido en el desierto durante 20 años antes de ser califa y, cuando lo fue, no pisó las ciudades; fue asesinado en un remoto lugar al borde del desierto en Qaṣr al-Bajā', Cæṣwētt, op. cit. 125: Boswortti, C. E., The islamic dynastie, Edinburgo 1980, p. 5.

Grahar, O., -Umayyad 'Palace' and the 'Abbasid Revolutions, Studia Islamica, XVIII.
 (1953), 4-18



Califas fundadores: • Yazîd I. 1. Walid I. 2. Sulaymân 3. Yazîd II. + Hichâm 5. Walid II. 6. Marwân II.

Mapa nº 1. Mapa de la Siria omeya según MiQUEL, A. L'Islam et sa civilisation, Paris 1990, p. 83.

te asolaban la región siro-palestina, sobre todo en los años finales de la dinastía. Estas residencias además tenian la ventaja de un entorno propicio para la caza# y el contacto beduino, preservando asi la pureza lingüística tan apreciada por ciertos principes y poetas omeyas. Además al ser estas residencias magníficos palacios tenian también la función de transmitir el mensaje omeya de su poder y riqueza. Todos estos factores enunciados podrían explicar en buena medida los motivos de la construcción de tales edificios.

Desde el punto de vista tipológico funcional estos palacios<sup>26</sup> remiten a la tradición romana de las villas rústicas, lugares de residencia campestre de la aristocraria romana dotados de comodidades traídas de la ciudad, que se perpetuarian hasta la alta Edad Media en Túnez, Anatolia y Siria, «Estas edificaciones del siglo VIII se pueden emparentar con los castillos romanos del Renacimiento y del Barroco, las villas del norte de Italia y las residencias campetres o castillos ingleses o franceses de los siglos XVIII y XIX». Pese a su separación en el tiempo se obsevan una serie de características comunes en ellos, a saber: la utilización de estas residencias de manera intermitente; su elevado nivel de comodidades y sus escasas funciones públicas; serían lugares más de placer que de poder<sup>29</sup>.

Estos palacios islámicos primitivos tenían exteriormente aspecto de fortalezas con sus torres casi siempre redondas, a menudo con almenas y una sola entrada, pero raramente correspondian a alguna función militar, las torres estaban rellenas de cascote y a veces servian de letrinas\*; ahora bien, se adoptó conscientemente el aspecto militar por ser el símbolo más común del poder. Ello no quiere decir sin embargo que sus altos muros no sirvieran de nada, en caso de peligro procurarían una razonable seguridad, habida cuenta que la poliercética estaba entonces muy poco desarrollada entre los árabes.

De uno o de dos pisos estos palacios por el interior se distribuían en habitaciones en torno a un patio formando una unidad autónoma, una casa o bayt. La distribución interior daba lugar a una serie de funciones: La residencial por un lado. El príncipe desarrollaba su vida privada en una parte del palacio, en la que se hallan sus habitaciones, el harén y el baño; dos ambi-

Al none y al sur de Palmira hay dos palacios llamados Quer al-Hayr, expresión esta que viene a significar-Alcázar del coto de caza.

<sup>28.</sup> De los cuarenta lugares islámicos primitivos, principalmente agrícolas, donde aparecen ruinas o restos de alguna construcción de tipo palacial, los más importantes son Jirbat Minya, Qusayr Amra, Jirbat al-Mafýar, Yabal Says, Qaşr al-Hayr (aš-Šarqi wa al-Garbī) y Mšatta. Remito a la monumental obra citada de Carswett, donde puede hallarse información sobre casi todos los palacios en cuestión (Véase mapa n.º 13.

Grabar, O., La formación del arte islámico. Madrid 1981, pp. 154-155.

<sup>30.</sup> Ibidem, p. 162 .

tos éstos imprescindibles en todo palacio islámico, que completan la semiótica del placer y de la privacidad. Son dos espacios cerrados al exterior e incluso hacia el interior del propio palacio. El harén custodiado por eunucos asegura al magnate el poder exclusivo de gozar de sus mujeres sin tasa, Merced a la institución islámica del harén, el principe musulmán aparece si cabe más magnifico que sus congéneres en su derecho a disfrutar de un placer sexual variado y sin limites.

En cuanto al baño, que venía morfológicamente del baño romano, adquirió pronto dentro del Islam dimensión religiosa, dado el deber de la ablución para el rezo, terminando por imponerse como una institución propia del mundo islámico. La arquitectura palaciega dotó a estos baños de todas las comodidades e incluso se llegaron a edificar palacios que eran propiamente estaciones termales, en las que se pulieron sus paredes o se añadieron «figuras humanas pintadas o esculpidas para erotizar aún más este espacio».

Otra sección estaba dedicada a la función oficial o semioficial, esa parte del palacio servía de marco para las audiencias y la recepción de visitantes, celebrándose ceremonias en un lugar semejante al de las salas del trono<sup>12</sup>, lo cual nos habla del carácter semioficial de los pasatiempos principescos. Sabemos que los príncipes omeyas gustaban sobremanera de la poesía y la música<sup>13</sup> y que en tales sesiones se mantenían tras una cortina situada entre ellos y su audiencia, a veces con el objeto de que los circunstantes no les vieran perder la compostura cuando, emocionados al escuchar la declamación de una casida o la interpretación de una pieza musical, se entregaban a manifestaciones poco adecuadas en personas de su categoría, el *bāyib* o pajecillo a cargo de la cortina entonces reprendia a un supuesto esclavo causante de esa impertinencia al otro lado de la cortina y así se salvaba la buena compostura del príncipe<sup>12</sup>. Sería erróneo interpretar esto como una forma

 Sobre esto remito al artículo de Purata Vacanza, J. M., «La utopia arquitectónica de la Alhambra de Granada», Cuadernos de la Albumbra, 24 (1988), 70-73.

32. En las pinturas de Qusayr Amra, restaurado por especialistas españoles (Vid ALMAGRO, M., CABALLERO, I., ZOZAYA, J., ALMAGRO, A., Qusayr Amra, Residencia y baños omeyas en el desierto de Jordania, Madrid, 1975) se desarrolla un programa de imágenes muy variado, en el aparece el soberano en un trono soportado por columnas y con un baldaquino por encima.

83. Los ejemplos en la literatura son numerosos: Yazid II (101/720-105/724), al escuchar una pieza interpretada por Ma bad en la Meca, cayó en tal éxtasis que estuvo danzando por la sala hasta derrumbarse sin conocimiento. Al-Walid II (125/743-126/744) hacia correr una cortina a mitad de un estanque lleno de vino y saltaba a él tras cada canción entonada por el cantante que estaba al otro lado de la cortina. Vid Otro Dors, R., op. cit., p. 48.

34. Se ha hablado últimamente de ese proceso de evanescencia de los califas (feliz/expresión ésta acuñada por M. Barceló) tras la cortina y no siempre con rigor. Este uso, sin precedentes entre los árabes, parece tomado sin duda de la Persia sasánida, y fue utilizado por los califas innevas y por los abasics, así como por otros soberanos para sustraerse de los ojos de sus familia.

## FELIPE MAILLO SALGADO

de comportamiento licencioso de una aristocraria que había adquirido inmensas riquezas tras la conquista. En realidad los principes omeyas adoptaron como propia una antigua tradición del Oriente: la de transformar el placer y las actividades lúdicas en una actividad formal que expresaba el poder y la grandeza del principe.

Con todo, si ciertamente alguno de esos palacios, como Jirbat al-Mafýar, contaron con comodidades tales como los sirdab-s, esto es, con cuartos subterráneos para combatir los excesivos calores del verano<sup>6</sup>, estas residencias omeyas no dejaron de ser más que moradas temporales, nunca permanentes (en algunas no hay espacio material para alojar un nutrido séquito, que probablemente se vería forzado a habitar en tiendas montadas al exterior del palacio). Pese a sus magnificos patios que procuraban aire y luz a las estancias construidas a su alrededor, había cuartos interiores que carecian de ella, permaneciendo sumidos en una constante penumbra—no olvidemos que estos palacios no tenían ventanas exteriores—. Pobremente ventilados se accedia a esas habitaciones, con la consiguiente perdida de privacidad, a través de otros cuartos que daban al patio central. No hay signo de que en ellos existiera mobiliario de obra incorporado, tampoco había agua corriente en ninguno de los cuartos individuales<sup>8</sup>. El lujo estaba reservado a la parte de-

liares y allegados. Según nos relata el Psri no Yároz. -Mirawiya (41/601-60/080), Abd al-Mulik (65/685-86/705), al-Walid 1 (86/705-96/715), Sulayman (96/715-99/717), HiSam (105/724-125/7430 y Marwan II (127/744-132-750) estaban separados de sus familiares por una cortina, de manera que ninguno de ellos podía ver los movimientos del califa cuando, transportado de alegria y de volupturisidad por la música, se revolcaba, andaba, se agitaba bailaba y se desnuclaba en un satio donde sólo sus esclavos lo veian. Pero cuando detais de la cortina se alzaba una voz, un gesto de alegría, ruido de baile o de movimiento más fuerte que lo razonable el encargado de la curtina exclamaba. ¡Basta esclavo" ¡Para, para, basta", para hacer creer a los presentes que el autor del ruido era un esclavo. (Kitab at-Tarr. ed. A. Zaxi, El Cairo 1914, pp. 31-32). Más adelante el mismo autor nos hace saber que los califas abasies también utilizaron el sitr o hóab. «Abu I-Abbàs as Saffah (132-749-136/754) al principio se mostruba a sus familiares pero al cabo de un año se ocultó a su vista- (p. 33); Al-Mansúr (136/754-158/775) permanecia a veinte codos de la contina. la cual estaba a veinte codos de los circunstantess (p. 34); Al-Mahdi (158/775-169/785) se ocultó a la vista de sus familiares durante un año, después se mostró a ellos, Abo 'Awn le aconsejó que se ocultara tras la cortina pero él le respondió: ¡Déjame ignorante! Me complazco con el espectáculo de la alegria y con el contacto del que me alegra. ¿Qué ventaja y que placer hay en estar sepanido? (p. 35). Harun ar-Rašid (170-786-193-809) también permanecia tras la cortina, pero no al-Amin (193/804-198-813), que preferia sentarse cun sus cortesanos. Al Ma'mún (198/813-218/833) se mantuvo stete años tras la cortina y después no soportando más ese estado se mostró a sus familiares y cantores (vid. p. 40-50).

 Esta innovación parece que fue tomada de los uigurs de Asia Central. Journal of the Royal Asiatic Society. 1898. p. 819, citado por Miz. A. El Renacimiento del Islam. Madrid 1936, p. 455

36. Estas residencias omeyas en confort y calidad de vida estaban muy por debajo de las villas romanas y bizantinas. Lo que se conserva de la cercaria y antigua residencia del gobernador en Dura-Europos al lado del Eufrates, lo atestigua sobradamente. *Birdom*, p. 387-388.

dicada al uso oficial o público. Los salones de recepción estaban suntuosamente decorados con estuco o pinturas, arquerias ciegas, mármoles, pavimentos, mosaicos, *iuúmes* y cúpulas, como en el palacio de la Ruṣāfa, donde el califa Hišām (105/724-125/743) recibía a los visitantes sentado en un tronor bajo una cúpula verde, como la construida por Mu'āwiya otrora en Damasco, adoptando y poniendo en práctica de manera exhibicionista los simbolos del poderío al uso en las culturas bizantina y persa, una y otra derrotada y subyugada respectivamente por los musulmanes."

Otra de las funciones de estos palacios era la religiosa, ya que todos tenian un oratorio o mezquita variando las proporciones. Para términar con este pequeño bosquejo del palacio omeya cabe decir que es totalmente falsa la idea que nos hacemos acerca de su emplazamiento en la llanura estéril o desértica. Lo normal fue un entorno irrigado y de jardines, con varios tipos de invenciones hidráulicas, que convertian el ambiente en un oasis, prefiguración del paraiso islámico.

Los palacios o las residencias campestres omeyas fueron ante todo la manifestación de un determinado estilo de vida principesca y privada. La contribución de este arte de nuevo rico (como sucedería más tarde con los mongoles en el siglo XIII) a la evolución del arte islámico clásico hay que buscarla en la relación entre la decoración y las formas arquitectónicas. Los paneles de motivos geométricos, florales o mixtos, creando redes de decorado, transformaban las superficies cubriéndolas de una forma más o menos profusa antes desconocida, revistiendo edificios como si se cubrieran los muros con tapices al gusto nómada en sus tiendas<sup>34</sup>, iniciándose así el marcado carácter decorativo de la arquitectura islámica, que los abasies desarrollarán y que se extendería por todo el domino del Islam.

## III Del palacio islámico urbano a la alcazaba

Con la caída de la dinastía omeya y el advenimiento de los abasíes la sede del califato cambió de Damasco a Bagdad, produciêndose un efecto semejante al acaecido en la antiguidad con la mudanza de la capitalidad del imperio romano de Roma a Constantinopla; en ambos casos el centro de gravedad del imperio se alteró y el talante intelectual y artístico se hizo más

<sup>37.</sup> Tim Jaintis, habilandonos de los emblemas de la realeza nos dice: El primero que hizo uso del trono (sartir) en el Islam fue Murawiya. Pidió permiso sobre ello al pueblo diciendo: Me he puesto gordo, entonces el pueblo se lo permitió. Mugaddimo, ed. Mustafá Faristi, El Catro 1322/1904, p. 206.

<sup>38.</sup> Otto-Doies, K., op. cit\_pp. 72 y 76.

<sup>39.</sup> BERCKHARD, T., El arte del Islam, Barcelona 1988, pp. 29 y 92

#### FELIPE MAÎLLO SALGADO

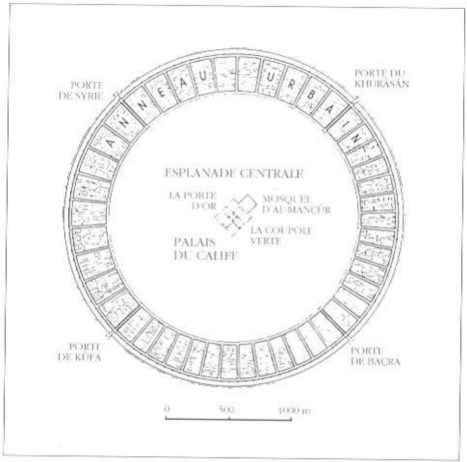
oriental. En el caso del Islam las influencias de la Siria bizantina fueron reemplazadas por las procedentes de la desaparecida Persia sasánida, cosa que modificaría profundamente el arte y, por consiguiente, la arquitectura palatina, existiendo notables diferencias entre lo que construyeron los omeyas y lo que edificaron los abasies, debido no a una distinta concepción del poder –puesto que los califas de ambas dinastias lo que intentaron fue ejercer plenos poderes seculares sin pretender poderes religiosos como postulaba la \$1.7a- sino más bien a una diferente manera de expresarlo.

Aclaremos esto: durante el califato omeya las influencias en las formas de gobierno y en la personificación del poder eran bizantinas más que sasánidas, con las abasies se impondrian las formas persas: ahora bien, en ambas tradiciones la institución política estaba dominada por el concepto milenarista del Impero Universal y el Pan-basileus. La llamada revolución abasi--como ocurre con todas las revoluciones, que raramente cambian el carácter esencial de las instituciones básicas- acentuó fuertemente estas tendencias existentes en tiempo de los omeyas, hasta el punto de que las exposiciones jurídicas de época abasi acerca del califato son reafirmaciones del principio del Impero Universal, intentando integrar este concepto en el Islam. Ello dio lugar a que el califato abasi en vez de adaptar su práctica a los principios de la ideologia islámica, impusiera a los juristas oficiales del Islam la tarea de adaptar sus principios a su práctica (una práctica mucho más autocrática que la de los omeyas). De ahí que la ideología islámica nunca encontrara -hasta nuestros días con los fundamentalismos- su propia y articulada expresión en las instituciones políticas de los estados islámicos".

Mas sea de ello lo que quiera, cuando el autocrático califa abasi alMansūr (136/754-158/775) fijó el emplazamiento de Bagdad en el año 762,
planificando la ciudad en forma circular con el propósito consciente de
exaltar y simbolizar el poder universal de su soberanía musulmana, situó en
su centro la dăr al-jilāfa, el palacio califal adosado al muro de la alquibla de
la mezquita aljama —característica ésta que venía de la antigua dăr alimāra, pegada siempre a la mezquita principal—Eso, a más de posibilitar al
califa el pasaje desde su morada directamente a la macsura a través de la
puerta abierta en el muro sur de la mezquita, le permitía dejar bien sentado
algo que saltaba a la vista: su incontestable poder. El núcleo central de la ciudad era su palacio y no la aljama edificada a su lado. Ello resultaba evidente, toda vez que su tamaño era cuatro veces más grande que el de la gran

Esta cuestión se aborda en el artículo de Guin, H.A.R., -The evolution of government in early Islam., Studia Blómica, IV (1955), 15-17.

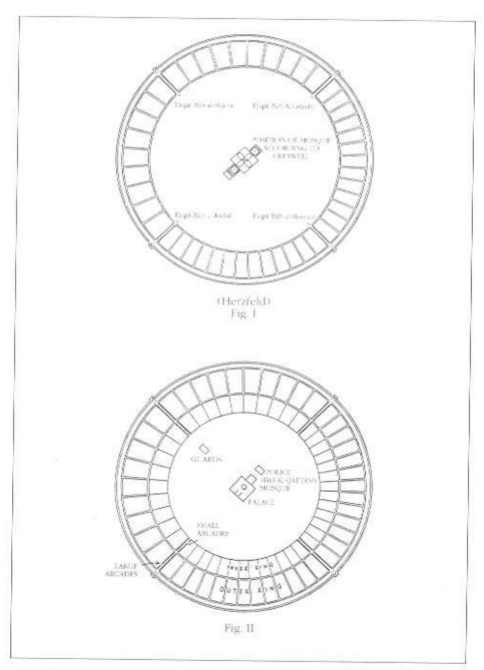
<sup>41.</sup> Véase planos l y 2.



Piano nº 1. Bagdad: Plano general de la ciudad redonda de Al-Mansúr según André Mi-QUEL, L'Islam et sa civilisation, Paris 1990, p. 119.

mezquita. Sería, pues, dificil encontrar una mejor manera de patentizar y afirmar el dominio de lo secular sobre lo religioso: por más que la yuxtaposición de las dos edificaciones viniera a significar el reforzamiento mutuo de ambos dominios para mayor gloria del califa.

La forma del palació, llamado el de la Puerta Dorada (o de Oro), y sus componentes arquitectónicos –cúpulas, *iuánes*, patios, etc. – de herencia sasánida, se integraban ahora en una nueva concepción del mundo, en una nueva economía y un poder nuevo. De planta cuadrada (400 x 400 codos), tenía un *iuán* (de 30 codos de fondo x 20 de ancho) y dos camaras superpuestas (de 20 codos), la más alta de ellas se llamaba *Quibbat al-fadra*; ela



Plano  $n^{\rm g}$  2. Otras interpretaciones del plano de Bagdad. LASSNER, L. The City Plan of Bagdad, en *The Islamic City*, ed. A. H. HOURANG y S. M. STERN, Oxford 1969, pp. 108-110.

cúpula verde-", el color del jardin paradisiaco, llevaba pues el mismo nombre que el salón del trono copulado de Mu'awiya en Damasco y el de Hisam en la Rusăfa". La cúpula como pieza arquitectónica de superior jerarquia tenía una clara intención simbólica -y dado que el simbolismo se organiza en su vasta función explicativa y creadora como un sistema de relaciones complejas en las cuales el factor dominante es siempre de naturaleza polar, ligando los mundos físico y metafísico- su propuesta no era otra que representar la boveda celeste que engloba todo lo creado, y a la vez expresar el dominio universal del Islam, representado por la persona del califa. Tanto el palacio ubicado en el centro de Bagdad como la ciudad misma se construyó con el propósito consciente de simbolizar el poder universal del soberano musulmán. La cartografia " y los tratados de los geógrafos de la época consideran Bagdad como el ombligo del mundo, situado en la región central<sup>o</sup> y en el mejor clima. El nombre oficial de Bagdad como Madinat as-Salām (Ciudad de la Paz) es de suvo todo un programa político-simbólico, manifestándose en el creciente absolutismo del califa, que va desde los omeyas ha ido adoptando algunas de las instituciones de las monárquias orientales, como el chambelán o bárith, los eunucos y el sistema policial; todas estas instituciones se verian reforzadas en esta época por otras como la del visirato, el servicio de correos y espionaje (barid) y el harén (barim),, que adquiere enormes proporciones".

El antiguo igualitarismo beduino es cosa del pasado, a la inveterada anarquía de las tribus se opone un orden central ahora más estable, el califa

42. Vid. Gusweit, op. cir., p. 286 y Hausyssava, R., Islamic Architecture, Edinburgo 1994, p. 395.

43. Ciertamente ya había habído antes palaçios en la ciudad, en Damasco, Merw y al-Wasit..., pero guardaban todavia las funciones de la dôr al imária, y aunque ya se habían levantado cúpulas—salvo la del palaçio de Merw de Abú Muslim que se tiene por precedente de la de Bagdag—los salones del trono que cubrian no eran tan elaborados como los abasies.

44. Desde que el califa al-Ma'mon (198/813-218-833), ordenó la confección de un mapamundi, que un al-Fazári reprodujo en el mismo siglo IX, fue utilizado y comentado muchas veces por los geógrafos árabo-islámicos, entre ellos el almeriense az-Zuhri, (entre los siglos XI-XID, cu-yos comentarios han llegado hasta nosotros, Maluto Satoado, F., Salamanca y los salmantinos en las fuentes árabes, Salamanca 1994, p. 45.

45. IBN JURDADBEH, que puede ser considerado el padre de la geografía arábiga, al redactar hacia el año 232/846 la primera versión de su Libro de los caminos y de los reinos, nos da testimonio de lo dicho poniendo Bagdad como centro del mundo civilizado y punto del que partían las rutas hacia todo el mundo. Vid. Kitáb al-Masálik usa l-mamálik, ed. y traci. M. J. De Goege, t. VI de la Bibliotheca Geographorum Arabicorum. Leide 1889.

46. El harén se impuso como un símbolo más del poder entre los magnates musulmanes, y ello fue así hasta tal punto que dos régulos de taifas homosexuales y eumicos en el lejano al-Andalus, en el siglo XI, señores de Valencia, no dejaron de tener cada uno un harén como correspondia a personas de alto rango y los usos vigentes imponian. Vid. Inv. Igant, al-Bayán, trad. E. Maino Sanano. La cuida del califato y los reves de taifas. Salamanca 1993, p. 139.

#### FELIPE MAILLO SALGADO

revestido de los emblemas de la realeza y los signos distintivos de la soberaníac, es un ser cada vez más alejado e inalcanzable, se ha vuelto cuasi sacrosanto y lógicamente está por encima de todos los hombres, corresponde a la arquitectura, cuva función entre otras es la de expresar el poder, responder y atender a esta nueva necesidad: la de simbolizar el poderio absoluto del califa abasí, nada mejor, pues que servirse de las fórmulas arquitectónicas sasánidas, al tiempo que se revitalizan los antiguos usos persas en las ceremonias y en los símbolos de poder; de ahí que se imite el hieratismo e inmovilidad de los antiguos reves persas entronizados, en torno a los cuales se movian los grandes del imperio y ante quienes se despliegan las ceremonias. más fastuosas -lo cual casaba perfectamente con la concepción arábiga del mulk o poder real, cuyos atributos más patentes eran la riqueza, el lujo, la gloria y la dignidad-. Nada de procesiones ni desfiles, ni manifestaciones públicas propias de la corte bizantina, amenazante al otro lado de la frontera, o de los fatimies posteriores, cuando en el siglo X se arrogen el título de califas primero en Ifriqiya y después en El Cairo".

El hecho de que sea el ámbito palatino el espacio de las ceremonias indica manifiestamente la exclusión del pueblo como sucederá después en al-Andalus califal, mientras que en las procesiones callejeras se pedia su concurso. Vemos así las diferentes formas de hacer patente el poder; una mediante el alejamiento y el misterio; la otra por medio del concurso del pueblo, bien como espectador pasivo, bien como figurante activo.

Del palacio bagdadí de al-Manşūr apenas se sabe nada sobre su distribución interna, salvo algunos datos dispersos por obras literarias de la época, parece que su principal unidad formal era una combinación de *luãn-es* y cúpulas\*; en cuanto a las funciones administrativas de la *dār al-imára* se realizaban fuera del palacio propiamente dicho, asumiéndolas otros edificios

<sup>47.</sup> Estos eran según las Jantos (Miaquidima, ed. cit., pp. 205-214) el trono (sarir), el alminbar (minbar), la macsura, el soljo (tajt), el stial (kenst), el sello (jútim), las tiendas y vallados de aparato (al-fasútit ura s-stjúj), y de los signos distintivos de la soberania, como son la facultad discrecional para acuñar moneda en la ceca (sikha), la invocación de su nombre en las mezquitas en la oración del viernes (jutha) y el bordado de su nombre en las telas y vestidos de aparato confeccionado en los talleres palatinos (tiraz). En estos tres casos el nombre del soberano era exultado, por eso eran los atributos más celosamente guarciados de la autoridad soberana. Maluo Saroaco, F., Vocabidario Básico de H.º del Islam, Madrid, 1987, p. 170

Para estas cuestiones debemos remitimos a los estudios de Caxaro, M., Le ceremonial fatintide et le ceremonial byzantin. Essai de comparacion. Byzantion. XXI (1951), 355-420; así como al artículo de Solanti, D., Questions de ceremonial abbassides. Recue des Estudes Islamique, XXVIII (1960), 148-171.

Sabemos que en el año 329/940 se hundió la gran cúpula verde del palacio de al-Mansur-que era, según al-Yawzi, la corona de Bagdad y emblema de la capital- MEZ, A., El Renacimiento del Islam, Madrid 1936, p. 22.

que poco a poco tomaron un carácter puramente administrativo y serían conocidos como diuán-es, acerca de cuya configuración material la arqueología no proporciona información: de hecho en las miniaturas del siglo XIII tales edificios apenas se diferencian de las casas corrientes, son edificios totalmente neutros e indiferenciados, que por mucho tiempo serán el símbolo de la burocracia estatal\*, proverbialmente corrupta e ineficaz en el escenario del Oriente Medio. Cosa muy distinta sucederá con los dineros de las recetas estatales, éstas seguian custodiándose en el palacio califal como antaño en la dar al-imára.

La arquitectura palaciega de los primeros abasies no se redujo al palacio de al-Mansūr, sito en el centro de la ciudad de Bagdad. Muy pronto surgió desde los tiempos del califa al-Mahdi (258/775-169/785), a orillas del Tigris, un complejo palaciego extenso del tamaño de una ciudad entera, cuyo perimetro llevaba más de una hora recorrerlo y en el que vivian miles de personas. Se adentraba desde el rio unos 12 kms. hacia el interior y estaba cercado por una muralla en forma de media luna. En esos palacios provistos de grandes patios, había jardines, parques de animales y estanques llenos de peces para que el califa y su corte pudieran recrearse. En los siglos IX y X se pondrá de moda en las cortes de Bagdad, El Cairo y Córdoba el detalle efectista de instalar estanques de reluciente metal.

Para mitigar el asfixiante calor estival se emplean diferentes procedimientos de refrigeración, desde las habitaciones subterráneas (serdab-s) hasta el esparcimiento en «casas de fieltro» (bayt o qubbat al-jayš), innovación traída por los mercenarios turcos consistente en hacer pasar un chorro de agua continua por la tienda de fieltro impermeable. Estas costumbres parece que estaban muy generalizadas. Un general se negaría a reclutar gentes de la ciudad para el ejército arguyendo: «En Bagdad se han hecho demasiado a las casas a orillas del Tigris, al hielo, al fieltro húmedo y a las cantoras».

El interior de estos palacios urbanos califales era de una suntuosidad indescriptible, ya que una de sus funciones principales era la del recreo y el placer, en ellos se celebraban recitales de poesía y canto, banquetes y orgías de las que las fuentes literarias dan cumplida cuenta. En medio de una naturaleza artificial, dotada de fuentes y aguas corrientes, emergían pabellones o kioscos aislados entre flores y plantas exóticas, el escenario tenía unas claras connotaciones paradisiacas. El talante que daba lugar a la construcción de estos palacios urbanos tiene su correlato en la nueva concepción de la vida

<sup>50.</sup> Grabar, O., La formation, p. 189.

Тавки), op. cit., III, p. 418, п. Gоки, М. J.: Mémoire sur les Carmathes du Bahrain et les Fatimides, Leide 1886, p. 218.

#### FELIPE MAJLLO SALGADO

que ilustra con sus producciones la «escuela moderna» abasí. Efectivamente, los poetas modernos (mubadaţini), estos periodistas de la época, sienten que la poesía arábiga tradicional del desierto y el desgaste de sus temas canónicos resultan inadecuados para expresar la nueva vida social y cultural. Los tiempos de hegemonía de los árabes han pasado y en la nueva sociedad ciudadana que gravita en torno a la dinastía abasí serán los manáli, los clientes de origen no árabe, más o menos arabizados culturalmente los que tendrán en adelante el poder efectivo.

Es un momento de gran efervescencia en las artes, en las que la rapidez y la improvisación son la norma. Cada hombre poderoso quiere hacerse su propio palacio, estrenarlo y disfrutarlo cuanto antes. Se construyen entonces grandes palacios sin gran cuidado ni un buen acabado; estos conjuntos palatinos inmensos poco tienen que ver con las pequeñas residencias rurales omeyas, en Irak no se disponia de la canteria siria, el mejor material con que se contaba era el ladrillo, cuando no un material más desleznable aún, el adobe. Pero es que tampoco se disponia de tiempo, poco importaba si los materiales eran flojos y el acabado deficiente, todo se cubria con una capa de enlucido que podia decorarse con estuco rápidamente. Eso era lo que realmente importaba, poder gozar de ello lo más pronto posible, vivir y disfrutar.

La poesía «moderna» da cuenta de esta disposición de ánimo, de esta nueva concepción de la existencia por parte de los privilegiados. Todo queda reflejado en ella, una poesía hecha de fragmentos breves, libres de todo esquema, sin arcaísmos lingüísticos y lejos de la artificiosidad de las viejas, largas y acabadisimas casidas; ahora los poetas con unos cuantos versos ponen de manifiesto sus experiencias sibaritas y cortesanas. Su afición por los temas báquicos (jamríyya) y amorosos (gazal) es revelador; el primero, el canto al vino, les viene muy bien además para expresar los placeres de la mundanidad, mientras que la poesía de amor, les sirve para hablar de la dulzura de la vida en un ambito cada vez mas culto y refinado, describiéndonos palacios y jardines, en lugar de áridos desiertos; perros de caza, gallos de pelea o peces de vivero, en vez del eterno camello; pasiones por esclavos cantoras y músicas en el escenario del palacio califal, en lugar de la beduina

<sup>52.</sup> At-Ya otni (circa 278-891) que nos describe Bagdad partiendo desde el centro de la ciudad hacia las afueras yendo por las calles principales, nos hace conocer el nombre de algunos de estos y ótros palacios, Vid. Kitāb al-Buldān, ed. M. J. Dr. Gorjir, 2.4 ed. Leide 1892, pp. 233-268; Ibn Seranos (circa 287-900) por su parte procura información suplementaria de la ciudad y de sus palacios recomiendo los canales que la atraviesan. Vid. Kitāb 'Ayā'ib al-aqālim assab'a, ed. H. von Mick (con atribución a Subrab). Leipzig 1930, ed. y trad. parcial G. Lr Stranos -Description of Mesopotamia and Bagdad- Journal of the Royal Asiatic Society (1895), tex. 21-26; trad. 277-280 v. 285-288

viajando en un palanquín entre las dunas<sup>6</sup>. Aparecen descritos baños fastursos, que sin ser exclusivos de los palacios es en ellos donde artisticamente se les dignifica y se les da un carácter cuasi sagrado por la presencia del jefe de la comunidad.

El palacio islámico urbano tiene dos claras funciones, la privada y la oficial: en su aspecto oficial es lugar de ceremonias de bodas, de circuncisiones principescas y de pública ostentación en la recepción de plenipotenciarios extranjeros, sobre todo en las ocasiones en que venían embajadores de Bizancio: entonces los edificios se adornaban con valiosos tapices, se engalanaban con colgaduras magnificas y objetos preciosos y se colocaba a miles de soldados y criados en hileras por donde había de pasar el cortejo extranjero, que era llevado de un palacio a otro hasta llegar, por último, a presencia del califa<sup>11</sup>, que normalmente oculto para su familia y altos perso-

53. Gammu, F., La Ineratura Arabe, Buenos Aires 1971, p. 123.

54. El ejemplo más ilustrado y mejor conocido es el relato de una embajada al califa abasi al-Muquadn (295-008-320-932) para negociar una tregua y el rescate de prisinneros. Los embaja-

dores pasaron primero por el escenario del palacio del visir

En su visita al califa se posieron hileras de soldados armados desde el lugar de aforamiento de los embajadores hasta el palacio califal y -se llenaron los patios, vestibulos y corredores de

hombres armados, se adornaron y annueblaron los palacios-,

-Se colocaron tapices... en número de treinta y ocho mil, entre los cuales liabía algunos de seda con dibujos dorados que representaban copas, caballos, camellos, elefantes y rapaces. Los tapices recamados con letras de oto eran doce mil quimientos; el número de grandes tapices chinos, armenios, de Wasit y de Dábiq eran vinticinco mil quinientos... En cuanto a las alfonóras grandes y pequeñas eran veintidos mil... Se colocaron también lechos en estrados cubiertos de pesado brocado y por todas partes corria el agua de los canales. Se sacaron también preciosos cofres con oro, plata y piedras preciosas, jarrones, muebles de madera de teca y objetos raros.

Los embajadores fueron introducidos por la Gran Puerta Pública hasta un recinto conocido por el Patio de los Caballos, a ambos lados había 1000 caballos, 500 con sillas de oro y plata y 500 con mantas de seda y largos velos; de alli los llecaron al parque de fieras; después al Palacio Nuevo, un lugar con jardines y una alberca de estaño que contenia 4 barcos con asientos de oro y telas bordadas de oro; luego los introdujeron en el recinto del Arbol Metálico con ramas y pájaros de oro y plata que silhabam cuando se movia el viento, y donde había 15 autómatas a borcajadas en sus caballos; entraron después en el palacio -El Panaiso; en el que había muebles preciosos y 5000 corazas de oro, pasaron por un pasillo en el que había colgadas 10000 adargas, casos, lanzas, aljabas, arcos y otras armas; enseguida pasaron al palacio -De los Noventas heladas. Después de llevarlos por otros pasillos y patios, finalmente, los embajadores, ya aturdidos, fueron introducidos ante al-Muqtadir que estaba en un salón llamado. La Corona, y que daba al Tigris. El califa estaba vestido con vestidos de brocado gábiqi, bordados en oro, sentado

#### FELIPE MARLO SALGADO

najes del estado, se muestra en medio de un gran aparato sobre su trono, rodeado de dignatarios y principes de sangre en medio de la mayor fastuosidad y el máximo boato, pues la reclusión califal sólo tiene sentido si produce una majestuosa presencia.

En definitiva, el núcleo del palacio, como ya observó O. Grabar, en su función oficial es un salón de recepciones al que se accede por el bab alămma (puerta del pueblo), todas las demás unidades se preparaban según las ceremonias que se fueran a desarrollar, de ahi que el palacio islámico primitivo no tuviera formas funcionalmente definidas y que la actividad humana delimitara la función de un determinado espacio. Esta ambigüedad formal da lugar a que objetos y muebles adquirieran un valor significativo
importante en ocasiones solemnes. Los almacenes entonces eran vaciados
de sus tesoros y mostrados para pública ostentación, por tanto el arte real se
identificaba más por lo que un principe poseía que por la naturaleza del
marco material en el que vivía. El edificio en si mismo era una especie de escenario cuyo aspecto visible se podia modificar según las necesidades del
momento.

La otra función principal del palacio era la de servir de vivienda en su doble aspecto de retiro y aislamiento, patente casi siempre en los altos muros desnudos que rodean el dominio del principe y que lo aislan del espacio exterior, como un mundo aparte, un mundo prohibido. El palacio islámico es pues un lugar ambivalente de ceremonias y de solaz, de pública ostentación para unos pocos y de placer privado: la alcazaba sería su última consecuencia.

La compleja ciudadela-palacio dentro del propio recinto urbano a la que el soberano o magnate ha llevado todas las comodidades del palacio, cuyos administradores y gentes armadas le confieren un carácter funcional a la vez que administrativo y coercitivo. Su interior es un laberinto de elementos independientes unidos unos a otros de manera caprichosa y misteriosa, sus

en un trono también cubierto con telas de la misma clase. At-JACIII At-BAGDÁDI, Ta'rij Bagdád, El Cairo I, 100-104; trad. M. J. RUBERA. La arquitectura en la literatura, Madrid 1988, pp. 69-74.

<sup>55.</sup> Las formas, p. 195.

<sup>56.</sup> El viajero andalusi las in unva al pasar por Bagdad en el año 580/1184, en las postrimentas del califato abasi, todavía nos da cuenta de que da residencia del califa está al extremo de la ciudad oriental y ocupa cerca de un cuarto o más de ella, puesto que todos los abasies viven retirados en esas residencias un retiro placentero, sin salir y sin mostrarse; reciben pensiones con las cuales viven. Al califa perienecen una gran parte de esas residencias, entre ellas ha escogido elevados miradores, hermosos palacios y jardines deliciosos. Ribla, ed. W. Wistorr y M. J. Gorge, Leide-Londres 1907, pp. 226-228; trad. F. Maliao Sargano, A través del Oriente, Barcelona 1988, p. 264.

puertas en recodo, saeteras o troneras, matacanes, corredores, patios, habitaciones, baños, almacenes, viviendas e incluso jardines. Cuando el poder califal declinó las alcazabas, cuya principal función hasta entonces había sido militar, se convirtieron en sedes de poder fragmentado detentado por dinastías locales que las adecuarian como palacios, haciendo en ellos salas de recepción y dotándolos de mezquitas y baños, y otros simbolos de poder, como puertas, inscripciones, cúpulas, etc. Estos palacios fortificados crecieron con el tiempo según el capricho de sus señores. Tal fue el caso de la alcazaba de Alepo, de la ciudadela del Cairo, o de la Alhambra, por no nombrar más que las más famosas; aunque esta última, en rigor, empezó como alcazaba y termino siendo ciudad palatina.

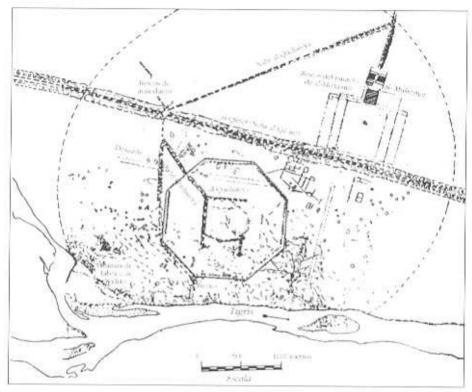
## IV La ciudad palatina

Siendo como es la civilización islámica esencialmente urbana, no es sorprendente que ciudades enteras o partes de ellas hayan sido concebidas
como expresión del poder. Los primeros misr, ciudades campamentos fundadas por los árabes en la época de la conquista, tales como Basra y Kūfa en
Irak, Fustát en Egipto o al-Qayrawán en Túnez, fueron expresiones de un
nuevo poder en esas tierras; el poder de los musulmanes. Dados los exiguos
efectivos humanos con los que contaban los árabes en su expansión, por
elemental estrategia, en la fase conquistadora y guerrera, fundaron diferentes amsar (plural de misr) a la linde del desierto o a orillas de los ríos, puntos clave para controlar rutas o pasos vadeables y a la vez evitar mezclarse
con la población indigena y diluirse en ella". Sabemos, no obstante, que
este último objetivo no se cumplió, y con el tiempo la mezcla de elementos
árabes y no árabes fue inevitable.

Una de estas funciones, ya en época posterior, fue la de la ciudad de Bagdad, la ciudad redonda que estaba ceñida por una fuerte muralla con cuatro puertas y que rodeaba barrios comerciales y residencias, mientras que en su centro se hallaba el palacio califal. Este como sabemos tenía por eje una gigantesca sala cupular, la Qubbat al-Jadrã; centro simbólico de la ciudad y del universo.

La fundación, el engrandecimiento o la reconstrucción de ciudades fue una constante en el Islam, y esto seguió siendo expresión del poder soberano incluso a fines de nuestro medievo y aun en época moderna. Tal fue el caso de Sultaniyya, fundada por el soberano mongol Ölyeytu a principios del siglo XIV; de Samarcanda, reconstruida por Tamerlán y sus sucesores entre

<sup>57.</sup> Maillo Salgado, F., Vocabulario, p. 114.

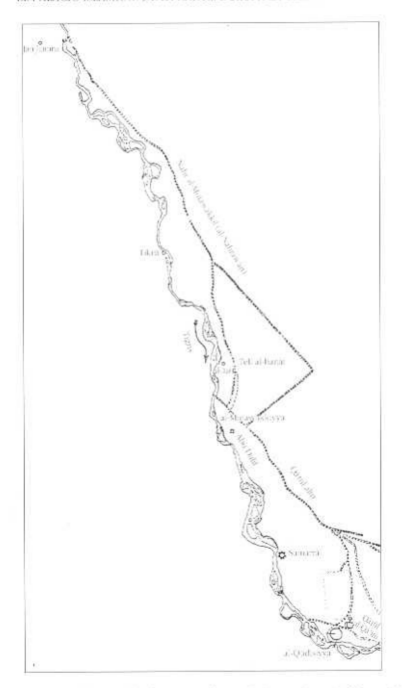


Plano nº 3. Plano general de todas las ruiras de la ciudad de al-Murason sobre el canal al-Qățul. Segûn Nay xt-Asă, «La ciudad de al-Murason en al-Oățul, Al Andaluts, XII (1947).

los siglos XIV y XVI; de Isfahân, engrandecida y embellecida por el Sâh Abbâs en el siglo XVII; de Fateḥpūr Sīkrī en la India, fundada por el soberano mogol Akbar, también en el s. XVII, y a su muerte enseguida abandonada.

Pero la fundación de nueva ciudad como expresión de poder adquiría su definición más perfecta en la ciudad palatina, en la ciudad-palacio. El califa abasí al-Mu'taṣim (218/833-227/842) queriendo evitar los roces entre los habitantes de Bagdad y las tropas mercenarias turcas, decidió en el año 221/836 fundar una ciudad para él y sus soldados. El lugar de la nueva ciudad que se llamaría Surra Man Ra'ár estaba situado a unos 96 kms, al norte

<sup>58.</sup> Nombre que prento se trocaría en Samarrá, según la etimología popular. Así la que antes se había llamado Surra Mari Ra a (se alegra quien la ve) se volvería, tras su abandono, aperas medio siglo después, por su estado rumoso Sa a marin) ra a) affije a quien la ve). En realidad el nombre de Samarrá provendría del asiro-babilônico Surmarrat, lise Y, nave. A tracés del Oriente (Riblo), p. 174, nota 1. Véase también plano n.º 3 y mapas 2 v.3.

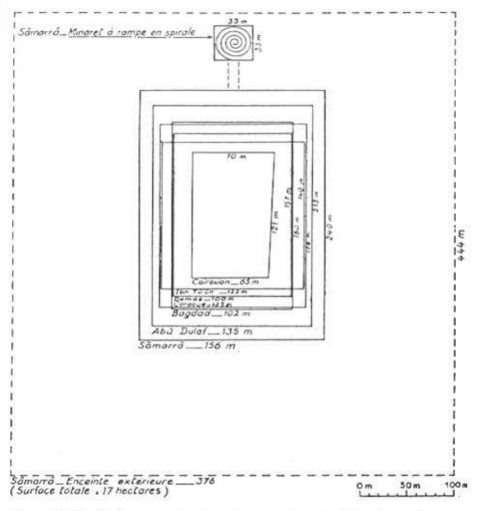


Мара nº 2. Mapa de los canales de riego en la zona de Samarrá, según Nay м-Аул.



 $\mathit{Mapa}\ n^3\beta$ . Mapa de la situación de Samarra, Balkuwara, (Manqür), Qadisiyya, Abu Dulaf, etc. (Herzfeld)

Fuente: Rocea, J. M., Samarray, en The Islamic City, ed. cit., p. 124.



Plano nº 4. Área de la mezquita de Sămarră comparada con las de las más grandes mezquitas del Islam. Fuente: André Miquez. L'Islam et sa civilisation-, ed. cit., p. 88.

de Bagdad, sobre la margen oriental del Tigris, en una estrecha banda de terreno de unos treinta y cinco kilómetros de larga por dos kms. de ancha. Esta gran área estaba dividida en tres sectores, el núcleo central lo ocupaba el dilatado palacio califal y la mezquita aljama al-Malwiyya, la más grande del mundo, con capacidad para 100.000 orantes (con unas medidas de 240 x 156 m.) "; contra lo acostumbrado ambas construcciones se hallaban separadas

<sup>59.</sup> Véase plano n.º 4.

#### FELIPE MAÎLLO SALGADO

por grandes hipódromos. Al norte el califa al-Mutawakkil (232/847-247/861) construiría una serie de palacios (en toda la ciudad hizo o rehabilitó nada menos que veinticuatro) y la mezquita aljama de Abu Dulaf, ligeramente más pequeña que la al-Malwiyya, la mezquita del centro. En la parte sur destacaba un palacio de proporciones gigantescas encumbrado en una meseta sobre el Tigris, el Bulkuwara, construido por Mutawakkil entre los años 235/849-245/859 para al-Mu'tazz. En este complejo palaciego resaltaba la enorme cúpula que coronaba la sala del trono del gran turán cruciforme. Se puede decir que en los 56 años que Samarrá permaneció vivaº, antes de ser abandonadaº en 279/892, fue virtualmente una ciudad de palacios.

En lo que respecta a la organización del trabajo para la realización de tan enormes proyectos arquitectónicos, se hacian venir a obreros y artesanos de todos los sitios del imperio, así como materiales. A los obreros con sus familias se les asignaban viviendas y a los artesanos se les ubicaba en los bazares. El empedrado de mármol que cubria varios kilómetros cuadrados, se traia de Siria, la madera de teca se hacia venir de la India y otras del Libano. Las decenas de miles de columnas de mármol se saqueaban de los antiguos edificios, especialmente en las ciudades Sirias. Tal procedimiento tampoco era ajeno al arte cristiano, no hay más que pensar en Santa Sofia, cuyas bellas columnas fueron tomadas del templo de Diana en Efeso y del de Júpiter en Balbeks.<sup>16</sup>

Dicho esto nos damos cuenta fácilmente de que si un principe fundaba un complejo palacial en un lugar despoblado, necesitaba después de forma inmediata y apremiante poblar sus alrededores para subvenir a las necesidades de los habitantes del palacio: harenes, cortesanos, soldados, criados y esclavos; precisaba de una ciudad adyacente con sus servicios para poder desplegar sus fastos. Tanto más grande era el palacio tanto más se imponía esa necesidad. Así pues, la ciudad palatina es la consecuencia lógica del palacio agrandado y más poblado, convertido en foco económico de primer orden, tanto por ser centro de gran consumo de toda clase de géneros como por la capacidad monetaria de las gentes que lo habitan. El palacio devenía

Sobre la historia de la ciudad véase Heffeld, E., Geschichte der Stadt Samarra, Hamburgo 1948.

<sup>61.</sup> Cuando en el siglo X el geógrafo al-Muhallabi (que compuso un Kitāb al-Masālik, hoy cuasi perdido, para el califa fatimi al-Aziz), atravesó la ciudad siguiendo la calle central durante horas, y no encontró a nadie, en medio de casas -que parecen no estar muertas sino de ayer. Ilis Yusaya en su Riblia nos cuenta que el 31 de mayo de 1184 pasó la noche frente a la ciudad, con acentos coránicos combinados con el tema del ubi sunt dice: «Frente a este lugar, en la orilla oriental, se halla la ciudad de Surra-Mun-Ra a, que es hoy una lección ejemplar para quien reflexiona ¿Dónde está su Murtasim, su Waţiq y su Mutawakki? A través del Oriente, p. 274.

<sup>62.</sup> Otto-Dory, K., op. cit., p. 92.

un polo de desarrollo urbano y económico, promoviendo a su alrededor la agricultura e incrementando el comercio, vivificando el artesanado y posibilitando múltiples trabajos y salarios para miles de obreros.

Estos enormes palacios que se construyeron no pocas veces por mero capricho de un soberano<sup>ci</sup> eran, en palabras de Herzfeld, inmensas improvisaciones, construídos en su mayoria con materiales muy deleznables, generalmente adobe, que se cubrian con una gran capa de enlucido, sus grandes superficies así podían ser decoradas en corto espacio de tiempo y con gran economía de trabajo.

Esta ciudad –en la que se multiplicaban palacios califales, cuarteles, mercados, mezquitas, mansiones privadas y numerosos jardines, todo desigualmente distribuido– nunca estuvo amurallada y salvo raras excepciones los
palacios carecían de un muro siquiera simbólico, lo cual nos ilustra de la
confianza que los califas abasies del tiempo tenian de su poder. Esta serie de
palacios formaban extensos complejos de muchas unidades independientes
que combinaban desde elementos sumamente funcionales y específicos,
como baños y alojamientos, hasta solemnes salas de audiencias. Siendo el
núcleo propiamente de la ciudad palatina el salón del trono del califa, cuyo
espacio cuadrado central estaba cubierto por una cúpula.

El Cairo fue también otra de las ciudades concebidas como conjunto palacial. En efecto, cuando el califa al-Mu'izz conquistó Egipto mandó construir al norte del Fustat un gran cuadrado de 1,200 metros de lado donde asentar su residencia, que primero llamó al-Mansūriyya y unos cuatro años más tarde al-Qāhira, El Cairo. Sabemos que el palacio del califa faţimi era como una montaña por su tamaño. Las fuentes literarias hablan de doce pabellones en forma cuadrangular perfectamente ensamblados. El último de esos pabellones hacía las veces de salón del trono, en el que el califa permanecía tras una cortina que cuando se descorría aparecía sentado en un sitial de oro<sup>61</sup>.

Esta unidad fue, en principio, concebida por el califa como residencia palaciega para satisfacer sus apetencias de ocio y boato, pero el ejercicio del poder presionaría sobre las estructuras diseñadas para el recreo, surgiendo la complicada trama urbana de la medina, o sea, con el transcurso del tiempo se fueron acoplando a los distintos entornos urbanos llegándola a configurar como una medina<sup>65</sup>.

<sup>63.</sup> AL-MUTADID (279/892-289/902) aposentado de nuevo en Bagdad, pero molesto por la espantosa miseria de los barrios pobres de la ciudad, por el polvo, los humos y los hedores, escaparía de palacio en palacio, llegando a construirse tres en diez años. MiQUEL, A., L'Islam et sa civilisation, París 1990, p. 118.

<sup>64.</sup> OTTO-DORN, K., op. cit., pp. 95-y 136.

<sup>65.</sup> LOFEZ CURIVO, S., Medina az-Zabra. Ingenieria y formas, Madrid 1985, p. 62.

un polo de desarrollo urbano y económico, promoviendo a su alrededor la agricultura e incrementando el comercio, vivificando el artesanado y posibilitando múltiples trabajos y salarios para miles de obreros.

Estos enormes palacios que se construyeron no pocas veces por mero capricho de un soberano eran, en palabras de Herzfeld, inmensas improvisaciones, construidos en su mayoría con materiales muy deleznables, generalmente adobe, que se cubrian con una gran capa de enlucido, sus grandes superficies así podían ser decoradas en corto espacio de tiempo y con gran economía de trabajo.

Esta ciudad –en la que se multiplicaban palacios califales, cuarteles, mercados, mezquitas, mansiones privadas y numerosos jardines, todo desigualmente distribuido– nunca estuvo amurallada y salvo raras excepciones los
palacios carecian de un muro siquiera simbólico, lo cual nos ilustra de la
confianza que los califas abasies del tiempo tenían de su poder. Esta serie de
palacios formaban extensos complejos de muchas unidades independientes
que combinaban desde elementos sumamente funcionales y específicos,
como baños y alojamientos, hasta solemnes salas de audiencias. Siendo el
núcleo propiamente de la ciudad palatina el salón del trono del califa, cuyo
espacio cuadrado central estaba cubierto por una cúpula.

El Cairo fue también otra de las ciudades concebidas como conjunto palacial. En efecto, cuando el califa al-Mu'izz conquistó Egipto mandó construir al norte del Fustát un gran cuadrado de 1.200 metros de lado donde asentar su residencia, que primero llamó al-Mansúriyya y unos cuatro años más tarde al-Qāhira, El Cairo. Sabemos que el palacio del califa faţimi era como una montaña por su tamaño. Las fuentes literarias hablan de doce pabellones en forma cuadrangular perfectamente ensamblados. El último de esos pabellones hacía las veces de salón del trono, en el que el califa permanecía tras una cortina que cuando se descorría aparecía sentado en un sitial de oro<sup>64</sup>.

Esta unidad fue, en principio, concebida por el califa como residencia palaciega para satisfacer sus apetencias de ocio y boato, pero el ejercicio del poder presionaría sobre las estructuras diseñadas para el recreo, surgiendo la complicada trama urbana de la medina, o sea, con el transcurso del tiempo se fueron acoplando a los distintos entornos urbanos llegándola a configurar como una medina.

<sup>63.</sup> At-MUTADID (279/892-289/902) aposentado de nuevo en Bagdad, pero molesto por la espantosa miseria de los barrios pobres de la ciudad, por el polvo, los humos y los hedores, escaparia de palacio en palacio, llegando a construirse tres en diez años. MiQUEL, A., L'Islam et sa civilisation, Paris 1990, p. 118.

<sup>64.</sup> Otto-Dorn, K., op. cit., pp. 95 y 136.

<sup>65.</sup> LÓPEZ CLERVO, S., Medina az-Zabra, Ingenieria y formas, Madrid 1985, p. 62.

#### FELIPE MAÎLLO SALGADO

Ejemplos de ciudades palatinas hoy muchos a lo largo y ancho del dominio islámico. En España subsisten dos: Madinat az-Zahra' y la Alhambra (de al-Madina az-Zāhira de Almanzor sólo tenemos algunos testimonios literarios).

Nos bastará como ejemplo la primera. Madinat az-Zahrā', fundada por Abd ar-Rahmân III, el octavo emir omeya independiente de al-Andalus que se autoproclamó califa en el año 316/929. Las razones políticas e ideológicas de esta decisión hay que buscarlas en una serie de motivos exteriores; La adopción del título califal por el primer fatimi en Ifrigiyya, en el año 298/910. y la expansión de su dominio por el Magreb exigia esa respuesta por parte del señor de al-Andalus, a fin de defender intereses económicos, esto es, el control del comercio sahariano y magrebí -principalmente cereales, esclavos y oro- en el que se basaba en gran medida la economia andalusi; el prestigio de la titulación califal acrecentaria la influencia sobre ciertos grupos beréberes -intermediarios de ese comercio y auxiliares contra las apetencias de dominio de los fatimies. Pero existian también motivos de orden interno: La integración de los antiguos señores territoriales, antaño disidentes, en el aparato administrativo central habria dado lugar a la consolidación del estado cordobés. La plasmación arquitectónica del triunfo del califa se hizo mediante la creación de una ciudad palatina; Madinat az-Zahará ...

Los trabajos comenzaron entre el 325/936 y 329/940 en un paraje a cinco kilómetros de Córdoba, en un borde de sierra Morena. Concebida de forma oblonga y cercada con un doble muro, sobrepasaba los 1,500 metros de lóngitud x 745 de anchura. Sus construcciones se escalonaron jerárquicamente en tres niveles, existiendo más de setenta metros de desnivel entre la cota más alta ocupada por la residencia del califa la Dár al-Mulk, «la casa de la soberanía», un palacio de carácter residencial, y la zona más baja, donde 'Abd ar-Rahman III se preocupó de organizar una ciudad que no desmereciera de la parte alta y media –parte ésta ajardinada en la que se adentraba también el complejo palatino– fundando una mezquita, instalando bazares, caravaneras, baños, y promoviendo su poblamiento mediante una prima de 400 dirhemes a los que vinieran a radicarse en ella –tal como nos lo cuenta Ibn Hawqal, geógrafo oriental que visitó la ciudad en tiempo del califa al-

<sup>66.</sup> Esto casaba perfectamente con las ideas que el califa tenia acerca de su grandeza, puesto que dijo: Los reyes cuando quieren perpetuar el renombre de la sublimidad de sus conpresas, lo hacen mediante el lenguaje de las construcciones. ¿No ves las dos pirámides cuánto han durado y a cuántos reyes las vicisitudes de los tiempos han borrado? Ciertamente cuando un edificio es de grandes proporciones indica la majestad del rango (de su constructor). At-Magoard, Analectes, 1, 342; Ann At-Aziz Sanat, M. Al-Masánd um l-Quisir bi-l-Andalus, El Cairo 1958, p. 78. El verso medial aparece en la obra de este profesor de la Universidad de Alejandría.

#### EL PALACIO ISLÁMICO: DE LA DAR AL-IMARA A LA CIUDAD PALATINA

Hakam II— ello hizo que la ciudad se poblase rápidamente, formando las casas de sus arrabales una línea continua entre Córdoba y Zahrā". 'Abd ar-Raḥmān III sabemos que residia ya en la ciudad en 335/946, dos años más tarde trasladaria la ceca (dār as-sikka) desde Córdoba y allí transportó su tesoro, sus dīuān-es u oficinas administrativas, su prisión, sus depósitos y sus aprovisionamientos".

La ciudad fue organizada administrativamente como Córdoba, tuvo su cadí, su jefe de policia (sāhih ās-surta), su gobernador (sāhih al-madīna) v parte de la guardia califal (hasam) fue acantonada en ella". La ciudad estaba estructurada en tres niveles: el alto palaciego, el medio palaciego y ajardinado y el bajo la ciudad propiamente dicha". La sección palaciega ocupaba casi un tercio de la superficio total, era una ciudad dentro de otra perfectamente diferenciada por potentes muros. Para su construcción se emplearon materiales raros y preciosos, cada losa de marmol se pagaba a tres dinares y cada columna a ocho. La mayoria fueron traidas de Cartago, pero las columnas de marmol rosa y verde se trajeron de la iglesia de Sfax en Ifrigiyya". El área palatina estaba dividida en dos sectores el oficial y el privado, el sistema de acceso a ambos era similar, un espacio abierto porticado. La puerta de acceso a la parte oficial-constituye el fondo de un auténtico telón escenográfico situado delante e integrado por una galería porticada-72 de enormes proporciones. Esta impresionante bateria, cuyo carácter efectista y teatral sin escala humana no deja lugar a dudas, es simbolo de la afirmación del poder del califa" y también de la seguridad, del bienestar y esplendor del autócrata por encima de cualquier tipo de imperativo funcional;

<sup>67</sup> Jun Hawaai, Kitab Statat al-ard, ed. G. H. Kiranias, t. II de la BG4, Leide 1967, pp. 111-112.

<sup>68.</sup> Hridem, 111-112.

<sup>69.</sup> Estos y otros datos sobre Madinat az-Zahra' pueden hallarse en lim Hawgai. Kitáb Surat al-ard, ed. cit. pp. 111-113, Levi-Provescal, E., L'Espagne Musulmane au Nºº stècle. Intitutions et vie sociale. Paris 1932, pp. 228-229; Lorez Cuerco, S., Medina az-Zahra: Ingenteria y formas, Madrid 1985. Casterion, R., Medina Az-Zahra: la ciudad palatinu de los califas de Górdoba. Madrid 1976; Acien, M., -Madinat al-Zahra: en el urbanismo musulmán-. Cuadernos de Madinat al-Zahra; 7 (1987), 11-26; Boicas Guais, G. M., El Islam. De Córdoba al Mudējar, Madrid 1990, pp. 59-70; Vacigo Transo, A., -Madinat al-Zahra: el triunfo del estado islámico-, en al-Andalus. Las artes islámicas en España, ed. J. D. Doucs, Madrid 1992, pp. 27-39.

Véase plano n.º 5.

<sup>71.</sup> MAQQARI, Nafh at tib, ed. cit., 1, p. 373. LEVI-PROVENCAL, E., op. cit., p. 229.

<sup>72.</sup> Vallejo Tegano, A., art. cit. p. 30.

<sup>73.</sup> Ins At-Karoards, autor magrebi del siglo XIII, hablandonos del segundo califa almohade dice da unidad apareció con el consolidada, el poder organizado, la justicia ordenada, lo falaz restringido y el portico de su autoridad ampliado. Kuáb al Britija, ed. para A. M. At-Asiráni, Madrid 1971, p. 125; trad. F. Maigro Sargano, Historia de al Andalus, 2,4 ed. Madrid 1993, p. 153.

## FELIPE MAÎLLO SALGADO

pero era en la terrazas alta y media, dedicadas a salones de recepción y salón del trono (símbolo del palacio celeste), a zonas ajardinadas (símbolo del paraíso), donde la magnificación del califa llegaba al súmmum<sup>3</sup>. Sentado en un trono elevado al que servia de marco una puerta ficticia muy decorada o falso mibrab, símbolo de la puerta en la cual los soberanos orientales desde épocas inmemoriales impartían justicia, podia aparecer tras un velo al igual que los califas fatimies y abasies<sup>3</sup>, mostrándose ante la vista de los presentes en las recepciones y ceremonias de aparato<sup>3</sup> (esencialmente en las fiestas canónicas ("id al-fitr wa" id al-al adhà) y en las recepciones de embajadores), haciendo que su presencia fuera cara, escasa y misteriosa<sup>3</sup> como forma eficiente de manifestar su poder e inspirar temor y respeto; aunque este ceremonial no era el resultado solamente de una simple exigencia ideológica, esta exigencia era el resultado también de «la naturaleza misma del poder político basado en una minuciosa fiscalidad, que genera una amplia y diligente burocracía.... | que| permite que el califa sea invisible, remoto.

74. Entre las obras peregrinas que edificó el emir Abd ar-Rahman en Madinar az-Zahra, sobresalia una camara de audiencias que dominaba los jardines, sobre los cuales se alzaba sostenida por columnas de mármoles ornados con láminas de oro e incrustaciones de diferentes piedras preciosas, teniendo delante de si un estanque de mercurio, del cual era reflejada la luz al interior de la estancia. Ax-Nuwayat, *Nibáryat al-Arab fi fumio al-adah*, ed, y trad. parcial por M. Gaspar Riongo, Historia de los musulmanes de España y Africa por En-Vaguairi, Granada 1917, 1-1, tex. p. 62, trad., p. 55.

75. Que esto era asi no hay ninguna duda, toclavia durante la fiora, o guerra civil que acabaria con el califato y hasta el último momento los califas siguen utilizando este ceremonial fas Igàat, tomando las noticias de llin Hayyàn, nos ilustra de ello, haciendo ver que el califa hammidi de Córdoba no le gustaba demasiado velarse: Ali b Himmid daba audiencia en persona a la gente para dirimir las injusticias, mientras el permanecia con la puerta abierta, levantada la cortina (bijūb): Al-Bayūn al-Magrib, ed. E. Levi-Piovescat, Paris 1930, p. 112; trad. F. Maturo Santado, La caida del cultifato de Górdoba y los reyes de tatifas, Salamanca 1993, p. 116. También nos hace saber que el visir del último califa omeya arcialusi, Hisam III, mantuvo a este occulto al otro lado de la cortina (bijūb) y lo dejó abandonado tras los velos (str.); le puso la copa en la mano derecha y un muchacho en la otra, y se apartó de lo que le rodeaba, Ibidem. 149/130.

76. Esto ha sido estudiado admirablemente por Bancero, M. «El califa patente, el ceremonial omeya de Córdoba o la escenificación del poder (Estructuras y formas de poder en la bistoria, ed. Reyna Pastoa y orasos, Salamanca 1991, p. 51-71), aunque los ejemplos que se dan en la nota anterior desdicen que el califa estuviera tan patente como se asegura. Es un becho que la evanescencia- de los califas ancialusies no le iba a la zaga a la de los califas orientales.

77. Juan de Gortz, enviado en embajada por Otón I, emperador del Sacro Imperio Romano Germánico, ante. Abd ar-Rabinan III, cuando fue recibido por el califa, después de casi tres años de espera en 956, dice: En la cámura donde estaba el Rey, solo, como una divinidad, para nadie o para muy pocos visible, las santuosas telas de que estaba todo cubierto, confundian a la vista las paredes con el pavimento», ed y tr. Paz v MEDA, A., La embajada del Emperador de Alemania Otón I al Califa de Córduba. Abderramán III-. Boletín de la Academia de Ciencias, Bollas Letitus y Nobles Artes de Condoba: 35 (1951), 147.



Plano nº 5. Medinat Az-Zaahrā. Plano general de la ciudad. Fuente: Scrafin Lor-z., Medina az-Zahra, Madrid 1985, p. 47.

inal canzable, y a la vez enormente presente en todo el espacio social que domina  $\stackrel{>}{\circ}$ 

Uno de los salones de recepción, que por sus formas basilicales eran una pervivencia del mundo antiguo y «significaba el traslado a la arquitectura áulica de las formas ya acreditadas en la arquitectura religiosas, era uno de los lugares donde el califa recibía a los embajadores o se celebraban las ceremonias importantes; pero no solamente existia el llamado al-Mu'nis (el intimo) o al-Maylis as-Sarqi, el salón oriental, que presidia la gran terraza alta de los jardines". Frante a él se hallaba el Maylis al-Oibla, «el pabellón de la algibla-, un salón más pequeño en el centro del jardin rodeado de cuatro albercas que lo hacía parecer flotante sobre las aguas. Existían otros salones, como el-Maylís al-Garbí o salón occidental, también utilizado para las grandes ceremonias", o aquel otro que estaba coronado por una cúpula (qubba)<sup>a</sup> de la que quizá pendia la perla enviada a 'Abd ar-Rahmân III por el emperador Constantino VII Porfirogéneta, sala que tendría su descendiente en la Turayya (las pléyades), el salón más excelso del palacio del rey sevillano al-Mutamid y que, a pesar de los siglos y las reformas, aún subsiste como Salón de los Embajadores del alcázar sevillano<sup>12</sup>. Estariamos así en este caso

Barcho, M., art. cit., p. 53.

Es ya hora de que los no arabistas sepan de una vez por todas que Gayangos al realizar su adaptación al inglés de partes de *Nafh at Tib* de Maqqarí se saltó lo que le pareció y reprodujo a veces lo que su talante le dictó.

Ciertamente en el texto de Magonal se balla lo que sigue.

<sup>70.</sup> Existen razonables dudas de que la sala oriental de los textos no sea esa; para mayor compresión del arbanismo de la ciudad remito a los trabajos de Valago Tigaxo; A., art. cir., p. 33 y a Acias, M., Madinar al-Zahra en el urbanismo musulmany. Ciudernos de Madinar al-Zahra; 7 (1987), 11-26.

Efectivamente vemos en los Anades Palatinos que el califa al-Hakam se servia de uno y otro solo para ceremonias oficiales (trad. E. Gasela Gostez, Madrid 1967, pp. 153, 196 y 222).

<sup>81.</sup> El poeta Ibn Zaydún (s. XI), recordando los ratos placenteros pasados en la ciudad con su amante Wallada, dice mencionando sus palacios: -La imaginación me presenta claramente dos Que! (pendientes), su Quibba, el espacioso Kaukab (astro) y el Satb., (galería cubierta). Al-MAQQSII, Nafh at-Lib (Analectes) I, 415.

<sup>82.</sup> Esta identidad intuida por Germero Lovino. J., (Alcázar al-Mubarak, el Palacio de la Bendición), discurso leido en una recepción en la R. A. de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungria. Sevilla 1973) ha sido puesta de relieve por Manzano Marros, R., en La Quibba, Aula Regia en la España Masulmana (Madrid 1994, pp. 28-58). Sin embargo, R. Manzano al hablamos de una cúpula, llamada erroneamente -Yaloussia-, nos remate en la nota 25 de su discurso a la adapatación inglesa que Gayano en 1840 de partes del Nafh at-Tib de al-Maqqari (The History of the Mohammedian Dynsties in Spain, t. L. p. 43), pero maia se halla en esa página acerca de tal cúpula; es posible que se trate de una errata de paginación. Añora bien, que yo sepa en la versión de Gayanços en el capitulo referido a Madinat az-Zahrá nunca se habla de cúpulas. En resumen R. Manzano no nos informa de dúnde proviene esa cita en la cual basa su teoría.

ante una concepción arquitectónica, entroncada con la tradición abasí más que con la omeya (aunque sus origenes estén en la *Quibbat al-fadrá* de Mu'āwiyya). Esto por otra parte nada tiene de extraño, habida cuenta que, según IBN JALDÉN, 'Abd ar-Rahmān III -hizo venir arquitectos y maestros de obras desde Bagdad y de Constantinopla-<sup>se</sup>, y que en estos ámbitos tenían lugar ceremonias califales similares a las abasies, conscientemente adoptadas por los califas cordobeses para resaltar su magnificencia y su poder soberano.

En definitiva la ciudad áulica, residencia del soberano, es el paradigma supremo de la arquitectura puesta al servicio del poder, que para afirmarlo y perpetuarlo utiliza diferentes códigos, el arquitectónico, el simbólico, el epigráfico y el estilístico o decorativo propiamente dicho. Como ejemplo de ello nada puede servirnos mejor que la sala (o salas) con cúpula que existía, con todo su simbolismo de un universo cerrado, con inscripciones epigráficas que no dejarian de recoger el nombre del soberano en un ámbito cuajado de decoración floral esquematizada, todo un programa de goce sensorial propio de la sacralización del placer en la tradición islámica, ajeno al cristíanismo<sup>ra</sup>. En este marco se desarrolla el ceremonial califal con su ritual, que no tiene por objetivo el pueblo sino el reconocimiento y la magnificación del soberano así como la pleitesía a él debida. Exaltación en última instancia del dueño del poder emplazado por encima de la sociedad, apartado de ella, viviendo en un mundo cerrado y separado, sustrayêndose al contacto directo de su entorno –incluidos los grandes dignatarios– por la cortina

-An-Năsir habia dado a la terraza de la pequeña cupulilla (quhayha) el nombre de alfusisityra (la privada), que estaba emplazada sobre el célebre palacio (sarb) al-Mumarrado. Nafb at-Tib (Analectes), 1-1, p. 377.

Antes el mismo-autor nos dice:

-La terraza al-Mumarrad encumbraba sobre el jardin rivaliza en belleza con el salón dorado (o de oro) y el pabellón abovedado (al-Quibba), portento que encierra realizaciones (hechas) con sumo arte y soberbios designios, excelente por su posición dominante y la hermosura de sus decorados, vestidura que está entre el marmol pulido y el oro trenzado, columnas como si hubieran sido vertidas en moldes y dibujos como vergeles, una gran alherca de sólido arte y pilones así como figuras adminables de personas a las que la imaginación no hallaría camino para profundizar en su explicación. Ibidem, p. 372.

83. MAQQARI, Naf h at Tib (Analectes I, 580). Respecto a esta influencia abasi ni siquiera M. Gómez-Moreno poso en duda la raigambre oriental de las cúpulas, arcos lobulados y otros elementos innovadores que se hallan en la mezquita de Cordoba, en la ampliación de al-Hakam. Véase I. III de ARS HISPANIAE. El arte árabe español hasta los almobades, Madrid 1951, pp. 97-

99 v. 136.

84. Acerca de esto en lo concerniente a la arquitectura envio a PURRTA VILCIRE, J. M., «La utopia arquitectónica de la Albambra de Granada». Cuadernos de la Albambra, 24 (1988), 70-73. La cuestión de la sacralización del placer se aborda en mi artículo «De la literatura erótica hispano-arabe», Anales de Historia Antigna y Medieval. 27 (Buenos Aires, 1994), 105-116.

#### FELIPE MAJLLO SALGADO.

(bḥāb) que lo oculta, a excepción del bājīb, intermediario obligado entre el califa y los dignatarios del estado (abl ad-dawla). Su carácter superlativo lo aisla y lo reduce necesariamente a la unidad. El solo verdadero lazo del dueño del poder con su entorno y con el resto de la sociedad reside precisamente en el reconocimiento de su unicidad<sup>®</sup>, basta que este reconocimiento se altere o se disperse para que ese poder califal sin vinculos estructurales con la sociedad se disgregue.

La alteración se dio por obra de Almanzor, quien suplantaría al califa en el poder y fundaría su propia ciudad, al-Madina az-Zābira (la ciudad Resplandeciente), a la que trasladó todos los aparatos del estado, dejando a az-Zahará disminuida y despoblada, siendo destruida pocos años después durante la fitma o guerra civil generalizada que daría al traste con el califato de Córdoba; mientras, el poder califal disgregado fue detentado por los régulos de taifas, terminando con una institución que, como se ha visto, «reposaba en el vacio».

Cuando el poeta almeriense as-Sumaysir, a fines del siglo XI, contempló la arruinada ciudad palatina nos la describe como una ciudad fantasma, diciendo:

Me he detenido en az-Zahra' llorando, meditando, como si me lamentara por miembros dispersos (de mi familia). ¡Oh Zahra'! –he dicho– ¡vuelve! Ella me ha respondido. ¿Acaso vuelve quien está muerto? No he cesado de llorar y llorar alli; pero, por desgracia, ¿de qué pueden servir las lagrimas? Se diria que los vestigios de los que partieron son plañideras que se lamentan por los muertos."

Hoy día al rememorar aquí estos palacios magnificos –que poco a poco gracias a la arqueología y la paciente labor restauradora casi aparecen en su antiguo esplendor– viene a mi mente la aleya coránica en la que la divinidad dice:

¡Cuántos jardines y fuentes abandonaron, cuántos campos cultivados, cuántas suntuosas residencias, cuánto bienestar en el que vivían felices! Así fue, y lo dimos en herencia a otro pueblo-<sup>e</sup>.

Chidoxof, A., -Le système du povoir en Islam d'apres Inv Jaldun». Annales, 35 (1980), 543-544.

<sup>86.</sup> At-MAQQAIG, Nafb at-Tib. ed. cit. 1, 347.

<sup>87.</sup> Comm. 14.25.